
Sotto la luce grigia 

Quando sono entrato ad Auschwitz, la luce mi ha colpito più di ogni altra cosa. Non era luce 

di giorno né di notte: era sospesa, spenta, immobile, come se il sole avesse esitato a 

entrare. L’aria era fredda e densa, penetrava nelle ossa e nel petto, obbligandomi a 

camminare piano, a trattenere il respiro, a non fare rumore. Ogni passo sul ghiaino 

scricchiolava secco, eppure sembrava dissolversi nel silenzio. Non sapevo mai se 

calpestavo solo terra o ceneri, granelli di vite spezzate mescolati al terreno, resti invisibili 

che continuavano a respirare con me. Davanti alle baracche il tempo sembrava essersi 

fermato: immobile, sospeso, a guardare. Ogni legno marcito, ogni filo di ferro, ogni granello 

di terra parlava con una voce muta e pesante. Camminando tra i reticolati, pensavo ai nomi 

scomparsi, pronunciati solo dai registri o dalle fotografie sbiadite, e li immaginavo: voci, 

gesti, occhi, attese interrotte. Il vero orrore non è la morte, ma l’assenza di nome, la 

trasformazione della persona in numero, il silenzio imposto a chi aveva ancora parole da 

dire. Poi c’è il laghetto dove venivano gettate le ceneri dei corpi bruciati. L’acqua è grigia, 

immobile, e sembra trattenere tutto il dolore e la memoria di chi non tornerà. Avvicinandosi, 

senti il peso dell’aria, come se ogni onda raccontasse vite spezzate. Non sai più se stai 

guardando acqua o respirando storie sospese, corpi invisibili che restano presenti nel 

tempo. L’odore della terra, mescolato alla cenere e al vento, ti entra nei polmoni e ti fa 

sentire tutto insieme: dolore, memoria, perdita. Auschwitz non è solo un luogo del passato: è 

una domanda che ritorna ogni volta che qualcuno distoglie lo sguardo. Nessuno prepara a 

ciò che si prova lì dentro: non solo dolore, non solo pietà, ma qualcosa che ti scava e ti 

trasforma. Ho avuto la sensazione che il mondo intero si fosse raccolto in quel punto, tutto il 

peso dell’umanità concentrato in un silenzio che non ha suono ma ha voce. Quando sono 

uscito, la luce era la stessa: grigia, piatta, senza colore, eppure qualcosa era cambiato in 

me. Quella luce si è impressa negli occhi, come una pellicola invisibile che costringe a 

vedere diversamente. Ogni volta che vedo ingiustizia, esclusione, dimenticanza, la 



riconosco: è la stessa luce che nasce quando la dignità viene spenta. E dentro di essa c’è 

qualcosa di indistruttibile: la vita che resiste nei passi di chi visita, negli occhi di chi ascolta, 

nelle parole che ancora tentano di dire l’indicibile. Auschwitz non insegna paura, insegna 

responsabilità: ricordare non significa fermarsi davanti all’orrore, ma impedire che l’umanità 

smetta di vedere. Ogni nome salvato, ogni storia raccontata, ogni gesto di attenzione è 

resistenza. Il compito di chi torna è riportare luce, una luce grigia, viva, che non consola ma 

risveglia. Finché quella luce si riflette nei nostri occhi, nessuno potrà dire che è finita 

davvero. 

​ Daniel Tempia 

 

 


	Sotto la luce grigia 

